**Daniel 12**

וְרָאִיתִי אֲנִי דָנִיֵּאל וְהִנֵּה שְׁנַיִם אֲחֵרִים עֹמְדִים אֶחָד הֵנָּה לִשְׂפַת הַיְאֹר וְאֶחָד הֵנָּה לִשְׂפַת הַיְאֹר׃ וַיֹּאמֶר לָאִישׁ לְבוּשׁ הַבַּדִּים אֲשֶׁר מִמַּעַל לְמֵימֵי הַיְאֹר עַד־מָתַי קֵץ הַפְּלָאוֹת׃ וָאֶשְׁמַע אֶת־הָאִישׁ  לְבוּשׁ הַבַּדִּים אֲשֶׁר מִמַּעַל לְמֵימֵי הַיְאֹר וַיָּרֶם יְמִינוֹ וּשְׂמֹאלוֹ אֶל־הַשָּׁמַיִם וַיִּשָּׁבַע בְּחֵי הָעוֹלָם כִּי לְמוֹעֵד מוֹעֲדִים וָחֵצִי וּכְכַלּוֹת נַפֵּץ יַד־עַם־קֹדֶשׁ תִּכְלֶינָה כׇל־אֵלֶּה׃ וַאֲנִי שָׁמַעְתִּי וְלֹא אָבִין וָאֹמְרָה אֲדֹנִי מָה אַחֲרִית אֵלֶּה׃ וַיֹּאמֶר לֵךְ דָּנִיֵּאל כִּי־סְתֻמִים וַחֲתֻמִים הַדְּבָרִים עַד־עֵת קֵץ׃ יִתְבָּרְרוּ וְיִתְלַבְּנוּ וְיִצָּרְפוּ רַבִּים וְהִרְשִׁיעוּ רְשָׁעִים וְלֹא יָבִינוּ כׇּל־רְשָׁעִים וְהַמַּשְׂכִּלִים יָבִינוּ׃

Then I, Daniel, looked and saw two others standing, one on one bank of the river, the other on the other bank of the river. One said to the man clothed in linen, who was above the water of the river, “How long until the end of these awful things?” Then I heard the man dressed in linen, who was above the water of the river, swear by the Ever-Living One as he lifted his right hand and his left hand to heaven: “For a time, times, and half a time; and when the breaking of the power of the holy people comes to an end, then shall all these things be fulfilled.” I heard and did not understand, so I said, “My lord, what will be the outcome of these things?” He said, “Go, Daniel, for these words are secret and sealed to the time of the end. Many will be purified and purged and refined; the wicked will act wickedly and none of the wicked will understand; but the knowledgeable will understand.

**Sanhedrin 97**

§ **Rav says: All the ends** of days that were calculated **passed, and the matter depends only upon repentance and good deeds.** When the Jewish people repent, they will be redeemed. **And Shmuel says: It is sufficient for the mourner to endure in his mourning** to bring about the coming of the Messiah. Even without repentance, they will be worthy of redemption due to the suffering they endured during the exile. The Gemara notes: This dispute is **parallel to** a dispute between ***tanna’im*: Rabbi Eliezer says: If the Jewish people repent they are redeemed, and if not they are not redeemed. Rabbi Yehoshua said to him: If they do not repent, will they not be redeemed** at all? **Rather, the Holy One, Blessed be He, will establish a king for them whose decrees are as harsh as** those issued by **Haman, and the Jewish people** will have no choice but to **repent, and** this will **restore them to** the **right** path.

**It is taught** in **another** *baraita* that **Rabbi Eliezer says: If the Jewish people repent they are redeemed, as it is stated: “Return, wayward children, I will heal your iniquities”** (Jeremiah 3:22). **Rabbi Yehoshua said to him: But isn’t it already stated:** “So says the Lord: **You were sold for naught, and without money you shall be redeemed”** (Isaiah 52:3)? Rabbi Yehoshua explains: **“You were sold for naught”** means you were sold **for idol worship,** which is a sin with no basis. **“And without money you shall be redeemed”** means you will be redeemed **not through repentance and good deeds,** but through the will of God.

**Rabbi Eliezer said to Rabbi Yehoshua: But isn’t it already stated: “Return to me and I will return to you”** (Malachi 3:7)? **Rabbi Yehoshua said to him: But isn’t it already stated: “For I have taken you to Myself; and I will take you one from a city and two from a family, and I will bring you to Zion”** (Jeremiah 3:14), unconditionally?

**Rabbi Eliezer said to him: But isn’t it already stated: “In ease [*beshuva*] and rest shall you be saved”** (Isaiah 30:15), indicating that redemption is dependent upon repentance [*teshuva*]? **Rabbi Yehoshua said to Rabbi Eliezer: But isn’t it already stated: “So says the Lord, Redeemer of Israel, his Holy One, to him who is despised of man, to him who is abhorred of the nation, to a servant of rulers:** **Kings shall see and arise, princes shall prostrate themselves,** because of the Lord, Who is faithful, and the Holy One of Israel, Who has chosen you” (Isaiah 49:7), indicating that redemption will come independent of repentance?

**Rabbi Eliezer said to him: But isn’t it already stated: “If you will return, Israel, says the Lord, return to Me”** (Jeremiah 4:1), indicating that redemption is contingent upon repentance? **Rabbi Yehoshua said to him: But isn’t it already stated: “And I heard the man clothed in linen, who was above the waters of the river, when he lifted up his right hand and his left hand to heaven and swore by the One Who lives forever that it shall be for a period, periods, and a half; when the crushing of the power of the holy people shall have been completed, all these** things shall be finished” (Daniel 12:7), indicating that the time for redemption is set and unrelated to repentance? **And Rabbi Eliezer was silent,** unable to refute the proof from that verse.

**Questions:**

1. What does Rav mean by his statement, all of the ends have completed. What is the purpose of the End if they are not an End?
2. It appears from Rav that if they did Teshuva before the End, Moshiach would not come. However, the Torah does not seem to say that, as it says, when “You return I will take you back in”?
3. How can Rav say Kalu kol Hakeitzim, if R Simlai’s and Rabbi Chanina (A”Z 9b) have not yet occurred?
4. How is what Rabbi Yehoshua saying different than Rabbi Eliezer, either way, they will do Teshuva.
5. If the matter was already concluded earlier, why is there still a discussion?
6. (What does Shmuel mean, It is enough with the mourning)?
7. Why the double hand of the angel?
8. Why is this posuk a greater proof than the others?

The **Malbim** in Daniel 12 (1800s) and the **Iyun Yaakov** in Sanhedrin 97 say that yes, if it is before the End (Malbim before the first End), then Moshiach would not come. However, the Torah says not like that.

I want to say that even according to them, Moshiach would come. However there are 2 (or 3) kinds of Teshuvahs and kinds of Scenarios.

The Torah mentions four times that Hashem will take us back, of which there are three scenarios:

**Vayikra 26 - Bechukosai:**

They will [then] confess their iniquities and the iniquities of their ancestors in the unfaithfulness with which they were unfaithful to Me, and also for walking contrary to Me. I, too, will go contrary to them and bring them into the land of their enemies. Or perhaps then will be humbled their uncircumcised (unyielding) heart and then their iniquities will be appeased (forgiven). I will [then] remember My covenant with Yaakov and also My covenant with Yitzchok and also My covenant with Avrohom, I will remember and I will remember the land. The land, being bereft of them, will be appeased for its Shabbosos, during the time of its desolation from them and their iniquities will then be appeased (forgiven) since what certainly caused [this] is that they despised My laws and their soul loathed (rejected) My statutes. All this not withstanding, even when they are in the land of their enemies I will not despise them and I will not loathe them to annihilate them, to break My covenant with them, for I am Adonoy, their God. I shall remember for them the covenant of their ancestors whom I brought out of the land of Egypt in sight of the nations to be a God for them, I am Adonoy.

 **Devarim 4 - Vaeschanan**

When you have children and grandchildren, and have grown old in the land; and you will be corrupt and make a statue—an image of anything—and do what is evil in the eyes of Adonoy, your God, to anger Him. I bring as witness against you today heaven and earth, that you will be completely and swiftly removed from upon the land, that you are crossing the Yardein there to inherit; you will not live long upon it, but will be completely destroyed. Adonoy will disperse you among the peoples, and you will remain few in number among the nations that Adonoy leads you to. There you will serve man-made gods of wood and stone that do not see, do not hear, do not eat, and do not smell. You will seek from there Adonoy, your God, and you will find [Him], when you seek Him wholeheartedly and with your whole being. When you are in distress and all these things happen to you, at the end of time, you will return to Adonoy, your God, and will obey Him. For a merciful Almighty is Adonoy, your God; He will not forsake you nor destroy you; nor will He forget the covenant of your fathers that He swore to them.

**Devarim 30 - Nitzavim:**

When it happens that there come upon you all these statements, the blessing and the curse that I have set before you; and you will restore to your perception amid all the nations where Adonoy, your God, has exiled you. You will return to Adonoy, your God, and obey Him exactly as I am commanding you today, you and your sons, wholeheartedly and with your whole being. Adonoy, your God, will bring back your returnees and will be merciful toward you; and He will return and gather you from all the peoples that Adonoy, your God, has dispersed you there. If your exiled one will be at the edge of the heavens, from there will Adonoy, your God, gather you and from there will He take you. And Adonoy, your God, will bring you to the land that your forefathers inherited and you will inherit it; and He will benefit you and multiply you more than your forefathers. And Adonoy, your God, will circumcise your heart and the heart of your descendants, to love Adonoy, your God, wholeheartedly and with all your being in order that you live. Adonoy, your God, will place all these oath-curses upon your enemies and upon your foes who chased you. And you will turn back and obey Adonoy; and you will perform all His commandments that I am commanding you today.

**Devarim 32 – Haazinu:**

When Adonoy administers justice against His people and He will reconsider about His servants; when He sees the power surging, and none are structured or fortified. He shall say, ‘‘Where is their god the rock on which they relied for shelter? They ate the fat of their sacrifices, they drank the wine of their libation? Let them arise and help you, let them serve as your shield. Now observe! For it is I! I am the One! and no god matches Me; I put to death and make live, I smite and I heal and no one can rescue from My grasp. For I shall lift My hand heavenward, and I shall say, ‘I live forever.’ If I whet My saber to a gleam, and hold judgement in My grasp. I shall wreak vengeance on My foes and My spiters will I pay. I shall make My arrows drunk with blood and My saber shall consume flesh; for the blood of the slaughtered and the captives, for the original savagery of the enemy.’’ Let the nations extol His people for He shall avenge the blood of His servants and wreak vengeance on His enemies and reconcile His land, His people.

**There are 3 kinds of Teshuva:**

Therefore, everyone would agree to the first Teshuva that that would work whenever, it is the lesser Teshuva that would be required (Either Malbim – in between or Rav after the End).

Beita Achishena / Hayom Im Bikolo / Dor shekulo Zachai Chayuv

I want to suggest the following:

There are three kinds of Moshiach’s in Daniel.

Discuss the three times in Daniel, and the possibility that to some extent it might match the three parshiyot in Torah, (maybe that is why the first does not mention the idea of vinafetz am kodesh, and why Daniel was not confused earlier), and how they match the three kinds in Hoshea.

**Rabbi Pinto** – Sanhedrin 97 (1500s) - R Yehoshua’s Teshuva is because of fear, mixed with Dayo la’avel, alternatively, Teshuva can mean returning by stopping to sin. (continues by going through why this posuk and not the others, and how he can push off all of the other proofs by stating that they will bring Moshiach faster)

**Maharsha** Sanhedrin 97 (1500s) – similar that Hashem will force a Teshuva because Dayo, but R Eliezer holds Hakol bidei Shamayim. Rabbi Yehoshua can push off all other proofs by stating that all of the Teshuvahs are forced

Explain how this answers most of the questions.

Discuss chapter 12 with Haazinu and the geulah which focuses less than Nitzavim. – Swear, no longer support, mentions that Hashem will have mercy, but possibly does not mention Teshuva. And the question is does this require earlier Teshuvah’s as well?

**Ramban** Sefer Hageula ch2 (1200s) – Mashiach had a few times that it almost came, but because we didn’t return completely, and because the world was not ready. Even Rabbi Eliezer holds that there is an end, but there requires Teshuva with that. Rabbi Yehoshua also agrees with the Teshuva, but that there is an End, regardless, which Hashem will bring the Geula, using all of the merits from the previous generations, as long as we have not been Porak Ol (similar to when we were redeemed from Egypt).

(Perhaps because it states it with both hands, that is why this is a greater proof).

(Perhaps, both Rav and Shemual are arguing in Rabbi Yehoshua’s wording)

(perhaps Shasak means that R Yehoshua was more likely, also it mentions that the Jews need to rely on Hashem)

(perhaps multiple keitzs)

Shmuel, enough with the mourning

* **Rashi** (1000s) - דיו להקב"ה שעומד כמה ימים וימינו אחור כלומר אם לא יעשו תשובה אינו עומד באבלו כל הימים אלא ודאי קץ לדבר ל"א דיו לאבל דיין לישראל צער גלות אפילו בלא תשובה נגאלין
* Maharsha mentioned earlier – Because of their mourning they will do a forced Teshuva and that will suffice
* **Chida** – Pesach Eynim – (1700s) - ושמואל אמר דיו לאבל שיעמוד באבלו. אפשר במ"ש רש"י פ"ק דברכות שהאבילות מכפרת עונות. ולפ"ז אם ישראל יכירו בגלות ויתאבלו על ירושלם ולא יעשו המצאות לעשות להם שם ולהדמות לגויים להתגדל במלבושי שרים ולרעות בגנים וכמ"ש בזהר דמיום שחרב בית המקדש אסור לראות דבר שמחה וכמ"ש בח"ג דף מ"ה ע"ב. אז אם כה יעשו האבלות מכפרת עונות ויהיו זוכים ליגאל בעה"י וז"ש דיו לאבל ישראל שיעמוד באבלו אבילות ירושלים וצער הגלות ויעמוד באבלו ולא יפרוק עול הגלות זהו די לכפר חטאות הצבור והיחיד ונזכה ליגאל בב"א

Rabbi Yehuda Lishitaso Yerushalmi and Porkei Dirabi Eliezer with Sifri that it is Klal Yisroel who is speaking

(Perhaps according to R”Y, the teshuva is one of Relying on Hashem)

----

**Maharal** in Netzach Yisroel ch 31 (1500s)

וביאור ענין זה, כי יש זמנים מהן מוכנים לגאולה, שכאשר לא הגיעו אותם זמנים הם מעכבין הקץ. וכבר עברו כולם, ואין עוד קץ מעכב לגאולה. וזהו כי כל הקיצין כלו, ואין מעכב אלא תשובה ומעשים טובים. ולא שיהיה דעת רבי אליעזר שלא יהיה גאולה אלא אם עשו תשובה, ואם לא יעשו תשובה יהיה הדבר בספק, שזה אינו, שאין ספק בגאולתן של ישראל. אלא הפירוש הוא כמו שאמרנו, כי הגלות הוא דבר מקרה, הן הגלות מצד עצמו, שהוא דבר יוצא מסדר העולם. כי לפי סדר העולם ראוי שיהיה האומה הישראלית תחת רשות השם יתברך, ולא תחת רשות אחרים. ואם הגלות תולה בחטא, גם כן אין החטא דבר בעצם, רק הוא ענין מקרה, ודבר שבמקרה אין קיום לו. ולפיכך אי אפשר שלא יעשו תשובה, אלא בודאי יעשו תשובה:

ולשמואל, אף אם לא יעשו תשובה מצד עצמם כמו שראוי, 'דיו לאבל שיעמוד באבלו', כי האבילות אינו לפי סדר המציאות, והוא שגור בפי חכמים על האבילות ענין זה. כאמרם 'אתרע ביה מלתא', או 'אירע בו אבילות'. וכל לשון 'אירע' הוא קרי והזדמן, ואין דבר זה הוא תמידי. ולכך אמר לשון זה 'דיו לאבל שיעמוד באבלו', כלומר שאין ראוי שיהיה דבר זה תמידי, דבר שהוא המקרי, ואין זה דבר שבעצם, ודי לו במה שעומד באבלו במקרה. ואין הגלות דבר עצמי, ולפיכך אף על גב שאין עושין תשובה, עם כל זה מצד האבילות שהוא מקרי, אי אפשר שיהיה לעולם:

אמנם רבי יהושע לא סבר שיהיה תולה דוקא בתשובת ישראל, רק הגאולה תלויה בו יתברך, כשירצה לגאול את ישראל הוא גואל אותם. ודבר זה ראוי לומר, לא שתהיה הגאולה ביד ישראל. ולכך סבר שודאי צריכין ישראל לעשות תשובה, ואז יהיו נגאלין, ובלא תשובה אין השם יתברך גואל אותם. ואם השם יתברך רוצה לגאול את ישראל, ואין עושים תשובה, השם יתברך מעמיד להם מלך שגזירותיו קשות כמו המן, ומחזירן למוטב. סוף סוף לדברי הכל אי אפשר שיהיה הגלות מתמיד כלל. ומכל מקום קיימא לן כרבי יהושע, דקאמר אף אם אין עושין תשובה נגאלין, דהא שתיק רבי אליעזר במסקנא:

ופירוש הראיות כך הם; שרבי אליעזר הביא ראיה ממה שכתוב "שובו בנים שובבים ארפא משובותיכם". והשיב רבי יהושע, הלא נאמר "חנם נמכרתם וגו'", ומוכח שלא יגאלו בתשובה, ואם כן מה שכתוב "שובו בנים שובבים" לא לענין גאולה נאמר הכתוב, רק לענין כפרת החטא והעון, וזהו "ארפא משובתכם". והביא רבי אליעזר ראיה כי על ענין הגאולה קאמר, דכתיב "שובה אלי ואשובה אליכם". ואם כן מה שכתוב "חנם נמכרתם ולא בכסף", היינו לענין מעשים טובים שנקראו "כסף", אבל תשובה - להיות חוזרים מחטא - בודאי צריך שיעשו תשובה. לכך קאמר רבי יהושע על פסוק "לא בכסף תגאלו", כי לא בתשובה ומעשים טובים תגאלו. ו"חנם נמכרתם" היינו כי מה שבאו ישראל בגלות, לא שהיה ראוי הגלות לישראל, רק "חנם נמכרתם", כי בשביל החטא היה זה, והחטא אינו לישראל דבר עצמי, לכך נקרא זה "חנם", כמו שהתבאר כמה פעמים. והתשובה ומעשים טובים שמצטרפין ומזככין הנפש נקרא "כסף", שהוא צרוף ומזוכך. אבל רבי אליעזר סבירא ליה כי "לא בכסף תגאלו" לענין מעשים טובים בלבד קאמר, אבל תשובה צריך. ואמר הכתוב שאין צריכין לתת מעשה הטוב עבור הגאולה, כמו שנותנים הכסף בעד החפץ, רק תהיו נגאלים שלא בשביל שום מעשה, אבל תשובה צריך:

ומייתי רבי יהושע ראיה, והא כתיב "כי אנכי בעלתי בכם וגו'", ומשמע שעל כרחם יהיה לאדון להם. והיינו שיעמוד להם מלך שגזרותיו קשות, ומחזירים למוטב על כרחם, וזהו "כי אנכי בעלתי בכם" על כרחם. ואם כן בודאי הא דכתיב "שובו אלי ואשובה אליכם" היינו שמזהיר הכתוב אותם שיחזרו בתשובה, אבל אם לא יחזרו בתשובה - מחזירים למוטב בעל כרחם שלא בטובתם, על ידי מלך שגזרותיו קשין. ורבי אליעזר מייתי ראיה דכתיב "בשובה ונחת תושעון", לשון זה משמע שלא יחזור אותם בתשובה על כרחם, שכן משמע "בשובה ונחת תושעון". ואם כן צריך לומר הא דכתיב "כי אנכי בעלתי בכם" לא לענין זה שעל כרחם יגאל אותם, רק שלא יוכלו ישראל לפרוק עלו מן השם יתברך. ולכך אמר "כי אנכי בעלתי בכם" שלא תוכלו לפרוק עלו מאתכם. והביא רבי יהושע ראיה, דכתיב "לבזה נפש וגו'", דמשמע שהן בזויים בעבירות, אפילו הכי יגאל אותם. ואם כן בודאי הא דכתיב "בשובה ונחת תושעון" אינו משמע רק שכאשר יעשו תשובה יושעו בלא יסורים, אבל אם אין עושין תשובה יעמוד להם מלך שגזרותיו קשה, כדלעיל. והביא רבי אליעזר ראיה, והלא כתיב "אם תשוב ישראל אלי תשוב", דמשמע מלת "אם" שהוא תנאי, ש"אם תשוב" אז "אלי תשוב" גם כן מן האומות. ואם לא תשוב, לא תשוב אלי מן האומות כלל, ומשמע שלא ישובו כי אם בתשובה. ואם כן הא דכתיב "לבזה נפש למתעב גוי", היינו שיהיו שפלים ונבזים, אבל לא בעבירות. והביא רבי יהושע ראיה, והא כתיב "ואשמע את האיש וגו'", ואם כן נשבע שיגאל אותם, אף על גב דאף לרבי אליעזר אי אפשר שלא יגאל את ישראל, כמו שאמרנו למעלה, מכל מקום כיון שהתשובה תולה בישראל, לא שייך בזה שבועה, כי אם דבר שהוא תולה בו יתברך בלבד, ולא בישראל כלל. ואז שתיק רבי אליעזר, והודה שהגאולה היא הכרחית, כמו שבארנו גם כן בראיה ברורה מן השכל, ודי בזה:

**Rav Dessler** vol 1 pg 28 (1900s) Rav – The purpose of galus is to have us return in Teshuva – therefore, Moshiahc will come in one of two ways – Either we create it (a generation all pure), or we reach a point where the golus is no longer having its effect, and then all responsible, he will bring a haman, we will daven, and he will see that we cannot do the Teshuvah but we want to, and he will assist us and take us to Him.

(vol 2 pg 102 – R”E we need to do Teshuva from ourselves, R”Y, the Yetzer Harah can be destroyed through yesorim and that is enough – Ties it into Rav Chesed)

Vol 2 pg 237 – Yesurim can cause Teshuva, and that will be the criteria according to R”Y, vol 3 237 – R”E requires Teshuvah for Teshuva’s sake, R”Y it is okay to just regret the sin, which can come through Yesurim.

Vol 3 pg 222 – Yesurim help destroy the evil inside, then Hashem will help us from his own to help us. Dur Shekulo chayiv, like a donkey, we must be simple and accept (Netzach yisroel ch 40)

Also, see vol 4 pg 143

-----

**Ben Yehoyada** (1800s) – Even Rabbi Eliezer believes that there is an absolute Keitz, but with the Achishena, the entire Klal Yisroel will need to do Teshuva, Rabbi Yehoshua is giving a way that the achishena can come earlier

**Yerushalmi** has it that the opinion of Rabbi Eliezer is the one who said “He will bring a like-Haman”.

**Rabbi Saadya Goan** Daniel 12 (900s) and others understand that included in the time is that we must rely on Hashem in the calculations

-----

(Juggler and the King ch17 R Dessler vol2 pg 49-52)

Chofetz Chayim – when Moshiach comes, those who identify as being Jewish will be taken in.